
Es
ta

 c
on

tr
ib

uc
ió

n 
se

 e
nc

ue
nt

ra
 p

ub
lic

ad
a 

ba
jo

 u
na

 
lic

en
ci

a 
C

re
at

iv
e 

C
om

m
on

s 
At

rib
uc

ió
n/

Re
co

no
ci

m
ie

nt
o-

N
oC

om
er

ci
al

-C
om

pa
rt

irI
gu

al
 4

.0
 In

te
rn

ac
io

na
l

35

CONFERENCIA MAGISTRAL

Buenas tardes. Muchísimas gracias. Gracias por haber llegado al final de este congreso. Muchas 
gracias por la invitación. Tuve la fantástica suerte de coincidir en Toluca hace unos meses con Juan 
Carlos Villarreal Martínez, presentando uno de mis libros, y la invitación a este congreso es una de 
las más inesperadas y mejores consecuencias de ese encuentro.
 
Quiero realmente agradecer y reconocer a quienes han organizado este congreso, que no es de 
verdad cualquier congreso, sino que es un congreso urgente. Entre más nuevos, poderosos y miste-
riosos son los conceptos y los temas que nos congregan, más urgente es pensarlos, y pensarlos en 
común. No simplemente traer cada quien su versión final de qué es el Humanismo Mexicano, sino, 
un poco como si fuera un mosaico que construimos en común, cada quien traer su pequeña pieza. 
Y las piezas que yo he escuchado me han enriquecido, y me alegra mucho que me invitaran a mí a 
poner también mi pieza en este congreso del Humanismo Mexicano. 

Quiero agradecer la invitación y la hospitalidad empezando con un acto de honestidad. Y hones-
tidad no tiene que ser penitencia necesariamente, no arrepentimiento, pero sí quiero platicarles 
cuál era mi idea sobre el Humanismo en general antes de ese noviembre del año 2022 en el que, 
cumpliendo cuatro años de gobierno, Andrés Manuel López Obrador propuso llamar al ideario de 
la Cuarta Transformación "Humanismo Mexicano". Y ese acto, esa propuesta, es la que nos tiene 
acá, pero antes de esa fecha yo tenía algunas ideas sobre el Humanismo, y el acto de honestidad 
que quiero hacer es decirles que eran ideas muy negativas. Yo tenía (y no soy el único, lo comparto 
con muchos filósofos, sociólogos, antropólogos, diferentes teóricos) una gran sospecha sobre esta 
idea del Humanismo. 

Para explicarles sintéticamente por qué estaba tan desconfiado del Humanismo, escogí tres citas 
con las cuales yo les hubiera respondido si me hubieran preguntado: ¿y tú qué piensas sobre el 
Humanismo en general?, antes de esta fecha del 2022. Entonces quiero empezar poniéndoles estas 
citas sobre posturas críticas del Humanismo en general. 

La primera cita es de un teórico muy famoso, Althusser. No importan realmente los argumentos 
tan finos, sino más bien lo que me interesa es la conclusión de cada una de estas citas, y dice esto: 
"Se debe y se puede hablar abiertamente de un anti-humanismo teórico de Marx y se debe ver en 

1Doctor en Filosofía por la New School for Social Research de Nueva York, Estados Unidos; maes-
tro en Filosofía por la Universidad Nacional Autónoma de México; miembro del Sistema Nacional 
de Investigadoras e Investigadores Nivel I de la Secretaría de Ciencia, Humanidades, Tecnología 
e Innovación y del Departamento de Estudios Políticos de la Universidad de Guadalajara. 
Correo electrónico: david.bakgeller@academicos.udg.mx

El Humanismo Mexicano:
entre dos mitos

David Bak Geler1

Universidad de Guadalajara

https://inesle.gob.mx/revistaview/31/humanismo-mexicano-mitos

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://inesle.gob.mx/revistaview/31/humanismo-mexicano-mitos


36

este anti-humanismo teórico la condición de posibilidad absoluta del conocimiento del mundo hu-
mano mismo, y de su transformación práctica" (Althusser, 2004). Y aquí lo que más me interesa: 
"Sólo se puede conocer algo de los hombres a condición de reducir a cenizas el mito filosófico del 
humanismo" (Althusser, 2004). El Humanismo como un mito filosófico.

Y la siguiente cita empieza justamente donde termina esta idea:

El mito de la condición humana descansa en una mistificación muy vieja, que consiste en 
colocar siempre la naturaleza en el fondo de la historia. El humanismo clásico postula que 
raspando un poco la historia de los hombres, la relatividad de sus instituciones o la diferen-
cia superficial de su piel se llega rápidamente a la capa profunda de una naturaleza humana 
universal (Barthes, 2006).

O sea, realmente rascándole un poquito revela su carácter de mito.

Y la tercera cita que quiero presentarles es la de Foucault, un teórico que seguramente han escu-
chado, muy importante, y dice:

Entiendo por humanismo el conjunto de los discursos mediante los cuales se le ha dicho al 
hombre occidental: "Pese a que no ejerces el poder, puedes, de todas formas, ser soberano. 
Más aún, cuanto más renuncies a ejercer el poder y más te sometas a quien se te ha impuesto, 
más soberano serás" (Foucault, 2019).

Escogí estas tres citas porque revelan con toda contundencia y brutalidad una idea muy negativa 
del Humanismo. Y lo que realmente dicen estas tres citas es que el Humanismo es un mito malo. Es 
un mito porque, al endiosar al ser humano, oscurece a los seres humanos particulares. Es un mito 
malo porque nos impide cambiar la sociedad al concentrarnos en una idealización, por supuesto 
occidental y europea, del ser humano, y no en sus particularidades o en las estructuras que ayudan 
a dominarlo. 

Entonces, mi acto de honestidad implica confesarles que antes de noviembre del 2022 mi idea del 
Humanismo hubiera sido la de un mito que ayuda a la dominación de unas personas por otras. 
Entonces, cuando López Obrador llamó Humanismo Mexicano a la serie de ideas y de prácticas 
que conforman este proceso de transformación en México, yo me quedé al principio un  poco im-
pactado: ¿qué voy a hacer? Yo creo en este proceso de transformación, creo que las ideas a las que 
se les está llamando Humanismo Mexicano son verdaderamente importantes, pero el nombre me 
remite a un mito malo, a un mito de la dominación colonial, a un mito de la hipocresía intelectual 
de decir que el ser humano es fantástico, pero mantenerlo realmente en sus cadenas.

Entonces, lo que me puse a pensar y a dialogar con otros, y ha sido un proceso, es pensar el Hu-
manismo Mexicano como un mito alterno. Es también un mito porque hace generalizaciones, por-
que tiene un misterio, porque dice cosas que no acabamos de comprender, pero es un mito que, 
al contrario de este otro mito de dominación, me parece que tiene el propósito opuesto. Es un 
mito de liberación, es un mito no de opacidad, sino de transparencia, de conglomerar una serie 
de principios que pretenden ayudar a la liberación de un pueblo. Entonces, mi conferencia de hoy 
se titula "El Humanismo Mexicano: entre dos mitos". Uno, el mito del Humanismo clásico, que ha 
sido muy criticado. Por supuesto, esto nos podría tomar discusiones aparte muy interesantes, pero 
que proviene de una cultura particular que enfrenta al hombre de manera abstracta y a menudo 
exagerada. Y este otro mito urgente, práctico, de liberación.

Quiero platicarles cuáles son las tres características que creo que tiene el mito del Humanismo 
Mexicano, el mito que se le opone a estos otros humanismos, porque hay un menú de humanis-



37

CONFERENCIA MAGISTRAL

mos que podemos sacar: renacentista, italiano, francés, socialdemócrata; se ha ido acumulando un 
largo menú de humanismos.

Lo que quiero decirles es que el Humanismo Mexicano es otra cosa, no es uno más en ese menú 
de humanismos. Y lo creo porque el Humanismo Mexicano tiene tres características que este otro 
Humanismo, el mito malo del Humanismo, no tiene: es un mito plebeyo, es un mito común y es un 
mito de la identidad nacional emancipadora. Voy a ir por pasos hablando de esto. 

Lo primero, plebeyo. ¿Qué quiere decir que el Humanismo Mexicano sea un mito plebeyo? Habría 
que voltear a ver primero a estos otros humanismos del menú que les acabo de referir, los cuales 
tienen algo en común: son elitistas. Habrán escuchado seguramente, en el transcurso del congreso 
y de su vida, cuando a alguien le preguntan qué es el Humanismo, lo primero que viene a la cabeza 
es esta cita de Terencio, el pensador latino: "Soy humano y nada de lo humano me es ajeno". Creo 
que para la mayoría de los humanistas algunas cosas les son más ajenas y más cercanas que otras. 
Y las que les son más próximas son la retórica, la gramática, las bellas artes, las del ámbito de la 
cultura que llamamos elitista, y las que les son más ajenas son las de la fiesta popular, el carnaval, 
Chico Che.

Nunca he escuchado un Humanismo de Chico Che o un humanista realmente emocionado con 
la música tropical. Hay cosas que a los humanistas clásicos les son más ajenas y más cercanas, y 
las que les son más cercanas son las elitistas. En alguna de mis lecturas de investigación para esta 
ponencia, no encontré la referencia, pero escuché, leí, que alguien definía el Humanismo como 
"el culto del hombre culto, el hombre que se cultiva, que sabe muchas lenguas"; se hace un culto 
a este hombre. Pues bien, de hecho encontré otra cita que me parece muy pertinente de Méndez 
Plancarte, un gran estudioso del Humanismo Mexicano y quien confiesa el carácter elitista de los 
humanismos en general. Se las voy a leer:

Es verdad —¿a qué negarlo?– que en la realidad de los hechos muchas veces los humanis-
tas del Renacimiento europeo, movidos por un cierto aristocratismo… huían el contacto del 
pueblo, temiendo manchar sus manos finas y pálidas, y preferían egoístamente las delicias 
de la torre de marfil. Pero, al menos en teoría, el humanismo renacentista exaltaba la digni-
dad inviolable de toda persona humana (Méndez Plancarte, 1949).

En teoría, sí, todos; pero en la práctica más bien los de las manos blancas, finas y la torre de marfil. 
El Humanismo Mexicano propone darle la vuelta a esto, hacer del Humanismo no un mito de la 
élite y de la cultura necesariamente escrita, sino más bien un mito de las fuentes plebeyas. Y lo 
primero que tenemos que pensar de las fuentes plebeyas es que normalmente no las encontramos 
en una forma escrita. 

Cuando yo estaba pensando quiénes y cuáles eran estas fuentes plebeyas que alimentan el Huma-
nismo Mexicano en contra de los escritores y los académicos (que también pueden participar, pero 
no son los actores principales), recordé a este famoso personaje anónimo que ha tenido mucha im-
portancia en el discurso de la Cuarta Transformación, que es el famoso migrante de San Quintín, 
¿les suena? López Obrador ha contado muchas veces que durante sus giras en Baja California, o 
durante una de sus giras, se le acercó un migrante del que nunca se ha sabido su nombre, aunque sí 
se le ha aplaudido públicamente, quien después del acto protocolario se le acercó y le dijo: "Licen-
ciado, tiene que hacer algo parecido a lo que Benito Juárez hizo. Benito Juárez separó el poder de la 
Iglesia del poder político. Usted tiene que separar el poder económico del poder político, porque 
al César, lo que es del César".

Este pedazo de brillante condensación de teoría política no vino de las universidades ni de las 
escuelas. Vino de un migrante que logró condensar una serie de diferentes tradiciones religiosas y 



38

políticas para transmitir, con un poder y con una potencia, un ideal que nadie que yo conozca en 
la academia ha replicado. Esto me parece un síntoma completo del giro plebeyo del Humanismo. 
El sujeto que nutre el Humanismo Mexicano no somos, ni sobre todo ni en primer lugar ni en se-
gundo, los que escribimos los libros. El Humanismo Mexicano se nutre de fuentes plebeyas y esas 
fuentes son gente como el migrante de San Quintín que quedan anónimas, pero también se nutre 
de fuentes musicales, pictóricas y que normalmente no hemos tomado en consideración.

Entonces resulta que el mito clásico del Humanismo endiosa al hombre de la alta cultura. Nor-
malmente, además, al hombre y no a la mujer. Lo que el Humanismo plebeyo tiene que hacer es 
olvidarse del dominio de la cultura elitista, prioritariamente escrita, y abrir, como si fuera una pre-
sa que se abre a un nuevo río, abrirse a toda esta serie de enriquecimientos culturales que vienen 
de la música, de la cultura oral y popular, de la gráfica. Esta sería su primera característica, ser un 
Humanismo plebeyo. 

La segunda característica es ser un Humanismo común. El mito que criticamos al comienzo, se 
ha dedicado no a ser un Humanismo común, sino más bien a ser un Humanismo individual. Ha 
celebrado los poderes de los individuos particulares, pero cuando se trata de comunidad y de lo 
común, le cuesta mucho trabajo hacer justicia. El Humanismo Mexicano le da cabida a lo común 
en tres sentidos distintos que tiene esta palabra.

Uno de los sentidos que tiene la palabra "común" se refiere a lo colectivo. Podemos perfectamente 
decir (y lo hemos escuchado, al menos hoy lo he escuchado mucho) que el sujeto del Humanismo 
Mexicano es colectivo. En este sentido, esta frase de López Obrador (de la conferencia matutina del 
13 de octubre de 2023) me pareció muy sintética: "¿Cómo creamos este Humanismo Mexicano con 
su economía moral? ¿Quién lo creó? Todos, todos los mexicanos. Es fruto de nuestro movimiento. 
Todos hemos contribuido, todos hemos participado, y a mí me toca articularlo. Y lo vamos a paten-
tar". Este carácter colectivo de creación de un Humanismo nunca se había dado. Los humanismos 
se han formado a través de los siglos a partir de, sobre todo, contribuciones de grandes individuos. 
Pero esta idea de que todos hacemos Humanismo es un rompimiento completo con la lógica del 
Humanismo.

También leyendo e investigando para esta conferencia, leí las pocas páginas que López Obrador 
dedica al Humanismo Mexicano en el último libro que escribió, que se llama Gracias. Y me pa-
reció muy interesante, porque entre las pocas fuentes que él reconoce que nutren al Humanismo 
Mexicano habla de la propiedad colectiva de la tierra y de una larga tradición de prácticas de ayuda 
mutua que existen en México. En ese sentido, el Humanismo Mexicano se distingue de todos los 
otros. Sus fuentes somos todos, pero además son prácticas en las que colaboramos todos, como 
las prácticas antiquísimas de posesión colectiva de la tierra. En el primer sentido de lo común, el 
Humanismo Mexicano es colectivo.

El siguiente sentido de lo común es lo general. El Humanismo clásico, este mito malo del que les 
vengo hablando, se refiere muchas veces al ser humano, pero al ser humano en una abstracción 
muy general y por eso puede ser a veces tramposo, porque si yo me paro acá a hablar maravillas del 
ser humano en abstracto, puede ser una buena estrategia para no hablar de las diferencias de cla-
ses, de oportunidades, de culturas. Y de nuevo esta cita de López Obrador me parece muy ilustrati-
va. Es una crítica a unas personas que durante mucho tiempo en México se las dieron de humanis-
tas. Si uno le hubiera preguntado hace 10 o 15 años a Krauze o a Aguilar Camín, incluso si uno les 
pregunta tal vez hoy, dirían ellos que también son humanistas. Entonces es muy importante hacer 
distinciones de qué tipo de humanistas somos. Y esta es una cita que me pareció muy ilustradora:



39

En el pensamiento de estos señores, de Krauze, de Aguilar Camín, no existen los obreros, no 
existe el trabajador, no tienen en la cabeza a los campesinos ni a los pescadores, ni mucho 
menos a los indígenas, son ladinos, están nada más pensando en los de arriba, la clase media 
y alta, la mayoría de los mexicanos no cuentan para ellos (López Obrador, 2021).

 
El Humanismo Mexicano es común en el sentido de una generalidad, pero una generalidad con-
creta. No es simplemente el ser humano, sino que son los pescadores, los obreros, los indígenas, 
los maestros, las mujeres. Es esta generalidad a la que le ponemos concreción, la que puede ser 
verdaderamente liberadora. Cuando hablamos de los seres humanos en general, puede ser más 
bien un buen escudo para gente con intereses tan claros como estos que se refieren en la cita para 
escudarse detrás de una abstracción.
 
Y el tercer sentido en que el Humanismo Mexicano es común es en el sentido de lo ordinario. Yo 
me he dedicado a trabajar en los libros que he publicado sobre el lenguaje ordinario. Viendo a mis 
colegas en la academia veo que tratan sobre un lenguaje muy culto, muy venerable, muy técnico. A 
mí me parece muy respetable, pero me pareció que nuestro tiempo demanda darle más atención al 
lenguaje común y corriente. Entonces he hecho algunos libros, como uno que se llama Reparto de 
máscaras. Paleros, acarreados y reventadores, o uno que se llama Ternuritas, y ya los títulos dicen qué 
tipo de lenguaje me parece que tenemos que analizar, discutir y platicar. 

El Humanismo Mexicano toma este lenguaje común y corriente como su objeto. De nuevo, re-
visando mis notas de cuando escribí Ternuritas, leí todos los conceptos que se discutían en la 
mañanera para darle un nuevo vocabulario al Humanismo Mexicano. Y estos conceptos no eran 
conceptos técnicos, sino que son conceptos comunes y corrientes, como algunos que están acá: 
corrupción, pueblo, paternalismo. Todo tipo de palabra que surgía se llevaba al ámbito público 
para discutirla, porque la materia prima del Humanismo Mexicano es lo común; también en el 
sentido de lo común y corriente, de lo cotidiano y de lo ordinario, de nuestra música que escucha-
mos todos los días, del lenguaje que escuchamos todos los días. En este sentido, el Humanismo 
Mexicano, me parece, le da la vuelta a cualquier otro tipo de Humanismo, porque apuesta todo 
por ser una creación común.

En último lugar de estas tres características que quiero platicarles de cómo el mito del Humanismo 
Mexicano ha podido revertir la tradición humanista que conocíamos, está la de ser un mito de la 
identidad nacional liberadora. Estoy más que seguro de que a estas alturas del congreso y de la 
vida, todas y todos sabemos que el Humanismo Mexicano es un mito de identidad. Digamos, por 
ejemplo, los que hemos estado escuchando a López Obrador, oímos muchas veces que el Huma-
nismo Mexicano es sobre nuestras tradiciones, nuestra riqueza y nuestra cultura. Y este nuestro, 
nuestro, nuestro podría poner nerviosas y nerviosos a algunos, quienes podrían pensar: "bueno, esto 
es como un acto un poco narcisista de voltearnos a ver el ombligo", pero lo que creo es que el Hu-
manismo Mexicano es un mito de la construcción de identidad de una manera que no es tóxica ni 
nociva, sino que es más bien liberadora.

Para esto quiero tomar prestada una visión de un filósofo mexicano que me gusta mucho, Luis 
Villoro, quien tiene un texto que les recomiendo mucho, que se llama "Sobre la identidad de los 
pueblos". En este texto distingue dos formas en las que tanto las personas como los pueblos pue-
den crear una identidad propia. A la primera le llama "la identidad por singularidad" y consiste en 
distinguirse de todos los demás singularizándose como único. Nos pasa individualmente cuando 
tenemos, por ejemplo, una crisis en la adolescencia o una crisis de identidad, algunas personas 
reaccionan queriéndose distinguir de todos y de todas las demás; buscamos qué es lo único, lo 
distintivo y lo singular en nosotros. Pero esta forma de singularizarse puede ser muy excluyente.

CONFERENCIA MAGISTRAL



40

Villoro dice que hay diferentes tipos de identidad por singularidad. A la primera le llama "choca-
rrera". ¿Cuál sería una traducción buena de "chocarrera"? No sé, tal vez la más aguada y cotidiana. 
Y esta forma de singularidad me parece que la escuchamos mucho en México cuando se hablaba 
de nuestra identidad durante el periodo neoliberal. Prendíamos la tele y veíamos anuncios, por 
ejemplo, de "México es cultura". Pero esta es una especie de singularización un poco vacía y vana. 
No se nos decía qué culturas somos o de qué colores somos. O, por ejemplo, el nacionalismo que 
apuesta todo a la selección mexicana y nos golpeamos el pecho diciendo: "Somos mexicanos, nos 
ponemos la camiseta, somos tan únicos". Esa es una forma de singularizarse que no es que sea 
grave, no causa grandes consecuencias, pero realmente no es una identidad mexicana productiva, 
creativa y liberadora. Y también, en esta forma de singularizarse con la identidad, no solo se da en 
estas formas chocarreras, sino que también se da a veces en formas intelectuales. Quienes hayan 
leído el libro de Octavio Paz, El laberinto de la soledad, habrán visto que habla sobre la singulari-
dad del mexicano. Somos cerrados, somos un poco con dos caras, tenemos cualidades esenciales 
y definitivas y esta es una forma de distinguirse de las demás y de los demás de esta forma de la 
singularización.

Pero Luis Villoro dice que esa no es la única forma de la singularización y de buscar nuestra iden-
tidad común. Hay otra, que no se trata de distinguirse simplemente de las y los demás, sino de 
encontrar las cosas que compartimos y ver cómo nosotros las ponemos concretamente en acción, 
cómo las traemos al mundo de una manera que ningún otro pueblo las trae. Y la distinción más 
esencial entre estas dos formas de identidad es cómo tratamos el pasado. La forma de singularizar-
se voltea al pasado y encuentra en él la respuesta a todas las preguntas. En el pasado encuentra el 
destino de los pueblos.

Se ha hecho muy común este eslogan político que popularizó Trump, pero ahora se lo copia Milei 
y creo que ya hay mexicanos que quieren copiárselo también: el programa político de volver al 
pasado. Trump dice "Make America great again"; Milei ahora dice "Volvamos a Argentina otra vez 
grande", y ya hay algunos actores políticos en México, y lo vamos a escuchar cada vez más, que 
dicen "Hagamos a México grande otra vez". Y esta es justamente la vía de la singularidad, la vía de 
voltear al pasado y decir: "Ahí está la respuesta, porque en el pasado es cuando éramos grandes y 
solo tenemos que voltear a él y repetirlo". 

Pero la vía de la autenticidad, que es la del mito del Humanismo Mexicano, propone otra visión 
del pasado. Y me ha gustado mucho escuchar a las y los historiadores sobre su visión del pasado, 
porque es completamente congruente con esto que les estoy platicando. Volteamos a ver el pasado 
no para encontrar nuestro destino y nuestras respuestas definitivas, sino con los deseos, las inten-
ciones y las necesidades que tenemos en el presente y que tenemos viendo al futuro. Volteamos 
al pasado para ver cómo nos pueden ayudar en estos diferentes retos, pero los retos actuales y los 
retos futuros. Esta es la vía de la autenticidad y es una vía de la identidad que no es excluyente, 
permite dialogar con otros pueblos que también están intentando encontrar su propia identidad. 
Creo que el mito del Humanismo Mexicano nos está proponiendo una identidad auténtica y no 
teníamos esta posibilidad recientemente. Nos está proponiendo un mito que nos permite tener un 
un proyecto a futuro. 

Me gustaría leer esta última cita de Luis Villoro, justamente sobre qué es este proyecto de la iden-
tidad de un pueblo que sea una identidad auténtica:

La identidad sería, en esta concepción, una representación imaginaria, propuesta a una co-
lectividad, de un ideal que podría satisfacer sus necesidades y deseos básicos. La vía para 
encontrarla no sería el descubrimiento de una realidad propia escondida, sino la asunción 



41

CONFERENCIA MAGISTRAL

de ciertos valores coherentes con su realidad. La identidad no sería un dato, sino un proyecto 
(Villoro, 1998).

La identidad no es algo que encontramos ahí en la camiseta mexicana, en la selección de futbol, en 
los bailes típicos o en el pasado. Es algo que construimos, es una construcción imaginaria. Y por 
eso he querido llamarlo un mito, no para desacreditarlo, no para quitarle potencia, sino todo lo 
contrario: para remarcar su carácter de creación imaginaria y de creación colectiva.

Entonces, lo que yo quería platicarles esta tarde era justamente la novedad y lo emocionante de 
estar metidas y metidos en medio de un proyecto que retoma un mito que se ha tratado y tratado 
durante los últimos 500 años, sobre todo en lugares muy ajenos a nosotros, que no nos ha tomado 
principalmente en cuenta como protagonistas y que ahora estamos intentando darle la vuelta para 
crear un mito completamente alternativo, nuevo y poderoso.

Quería concluir diciendo que este mito, como todos los mitos y como el otro mito negativo, tam-
bién puede ser fuente de peligro. También, como el mito clásico del Humanismo, puede servir 
para oscurecer y para disfrazarse. Por ejemplo, el día que los académicos secuestren el Humanismo 
Mexicano y digan: "Solo nosotros y nosotras sabemos de qué va este proyecto", ese día se volverá 
un mito malo, porque será un mito que se cierra a las fuentes plebeyas, que se cierra a las fuentes 
comunes y que deja de ser una construcción colectiva de identidad. También desde la política se 
puede volver un mito nocivo. Podemos imaginar, por ejemplo, políticos que vean por sus propios 
intereses, pero expresen el discurso de que el hombre es fantástico y la mujer mexicana es una 
maravilla, y luego se voltean y hacen lo mismo que hacían durante el oscuro periodo neoliberal. 

Entonces, yo quería concluir con una invitación, con la invitación de resguardar y de impulsar a 
futuro el mito del Humanismo Mexicano, pero haciéndonos cargo y haciéndonos responsables de 
defender estas características tan novedosas, tan nuevas y tan poderosas como son la característica 
plebeya, la característica común y la característica de una identidad propia y nacional, pero que 
esté abierto a las demás y abierto al mundo.

Mientras estas tres características sigan vivas y sigan activas, me parece que el mito del Humanismo 
Mexicano va a ser un mito productivo y nos va a ayudar a encontrar formas de liberarnos. Ya esta 
mañana escuchamos, por ejemplo, versiones muy interesantes sobre cómo en el transporte público 
incluso el Humanismo Mexicano puede tener impacto y puede tener impacto sobre nuestra vida 
cotidiana y nuestra vida diaria, siempre y cuando se mantenga su carácter de un mito plebeyo, de 
un mito común y de un mito que cultivemos para la liberación y no para la dominación de unas 
cuantas personas sobre las grandes mayorías. 

Así que termino refrendando lo que decía al principio. Cuando recibí la invitación para este con-
greso, me pareció que era una iniciativa urgente, no simplemente un congreso más sobre una idea 
más, sino un congreso sobre uno de los temas a los que más tenemos que abonar desde las diferen-
tes trincheras que tengamos. Y espero que haya quedado claro a estas alturas que la académica es 
una trinchera muy particular y definitivamente no la más importante del Humanismo Mexicano, 
porque la más importante es, justamente, la de las fuentes plurales que nunca han recibido la aten-
ción que merecían. 

Con eso doy las gracias por escucharme y por invitarme a participar en este gran mosaico nuevo y 
emocionante del Humanismo Mexicano.



42

Referencias

Althusser, L. (2004) “Marxismo y humanismo”, en La revolución teórica de Marx. México: Siglo 
XXI Editores, p. 206. Disponible en: https://ia600309.us.archive.org/8/items/553311_202304/
Althusser%20-%20La%20revoluci%C3%B3n%20te%C3%B3rica%20de%20Marx.pdf. 

Barthes, R. (2006) Mitologías. 1999a ed. México: Siglo XXI Editores. Disponible en: https://ddooss.
org/libros/mitologias_Roland_Barthes.pdf. 

Foucault, M. (2019) Microfísica del poder. Argentina: Siglo XXI Editores. Disponible en: http://
archive.org/details/foucault-michel.-microfisica-del-poder-ocr-2019. 

López Obrador, A.M. (2021) “Conferencia de prensa matutina del presidente Andrés Manuel 
López Obrador”, 14 junio. Disponible en: https://amlo.presidente.gob.mx/14-06-21-version-
estenografica-de-la-conferencia-de-prensa-matutina-del-presidente-andres-manuel-lopez-
obrador/. 

López Obrador, A.M. (2023) “Conferencia de prensa matutina del presidente Andrés Manuel 
López Obrador”, 13 de octubre. Disponible en: https://amlo.presidente.gob.mx/13-10-23-version-
estenografica-de-la-conferencia-de-prensa-matutina-del-presidente-andres-manuel-lopez-
obrador/

Méndez Plancarte, G. (1949) Humanismo mexicano del siglo XVI. México: Ediciones de la 
Universidad Nacional Autónoma de México. Disponible en: https://www.cervantesvirtual.com/
obra/humanismo-mexicano-del-siglo-xvi-934487/.

Villoro, L. (1998) “Sobre la identidad de los pueblos”, en Estado Plural, Pluralidad de Culturas. 
México: Paidós y UNAM (Facultad de Filosofía y Letras, México). 


