Esta contribucion se encuentra publicada bajo una

licencia Creative Commons Atribucion/Reconocimiento-

NoComercial-Compartirlgual 4.0 Internacional

MESA DE TRABAJO 1

Entre espejos y abismos:
dialogos y tensiones del
pensamiento latinoamericano
y los intelectuales mexicanos

{*Eduardo Antonio Godinez Llampallas'

Ganador del tercer lugar del Primer Concurso

Universitario de Ensayo “El Humanismo Mexicano”

Muchas gracias. Les agradezco a todos su asis-
tencia, también la invitacién a estar en este
congreso de Humanismo Mexicano; al Insti-
tuto de Estudios Legislativos del Congreso del
Estado de México (INESLE), por supuesto, que
organizo este evento.

Me voy a apegar mas al texto. Este texto viene
del ensayo con el que concursé y gané el ter-
cer lugar del Primer Concurso Universitario de
Ensayo "El Humanismo Mexicano" Lo modifi-
qué porque iba a ser muy extenso para traerlo
aqui y exponerlo, pero quiero iniciar diciendo
que hablar del pensamiento latinoamericano
es adentrarse en un territorio lleno de espejos
y abismos, donde las ideas sobre identidad,
emancipacion y modernidad se reflejan y con-
frontan a lo largo de dos siglos de historia.

América Latina ha buscado definirse a si mis-
ma frente a la herencia colonial y las nuevas

formas de dependencia global, mientras Mé-
xico ha ocupado un lugar ambiguo dentro de
este proceso: a veces faro intelectual del conti-
nente, otras, espacio de distancia y contradic-
cion. Desde los ideales bolivarianos de unidad
hasta las corrientes de la filosofia de la libera-
cién y la critica decolonial, las relaciones entre
México y Ameérica Latina han oscilado entre la
afinidad solidaria y el desencuentro histdrico.

Esta ponencia propone leer esas relaciones
como un campo de tensién dialéctica: Méxi-
co como un espejo de las utopias continenta-
les (Ia Revolucién, el mestizaje, la liberacion),
pero también como abismo donde se expresan
las fracturas de la modernidad. Analizar estos
didlogos y conflictos permite reconocer que el
pensamiento latinoamericano no es una voz
unificada, sino una polifonia de experiencias y
resistencias. En esa pluralidad se juega hoy la
posibilidad de imaginar un horizonte comtn

https:/”/inesle.gob.mx/revistaview/34/espejos-abismos-pensamiento-latinoamericano

‘Doctorante en Historia y Etnohistoria por la Escuela Nacional de Antropologia e Historia (ENAH);
maestro en Historia y Etnohistoria por la misma institucion, y maestro en Educacion por UCIC.
Es licenciado en Comunicacion por la Universidad Privada del Estado de México (UPEM) y estu-
diante en la licenciatura en Psicologia en la Universidad Digital del Estado de México (UDEMEX).

Correo electronico: antonllampallas@gmail.com


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://inesle.gob.mx/revistaview/34/espejos-abismos-pensamiento-latinoamericano

de justicia, memoria y emancipacion para
América Latina.

EL MITO ROTO DE LA UNIDAD Y EL ESPEJO DEL
MESTIZAJE

El mito de la unidad latinoamericana ha sido,
desde el siglo XIX, una promesa tan necesaria
como imposible. Simén Bolivar, José Marti y
José Vasconcelos imaginaron un continente
unido por la historia y el espiritu, pero los pro-
cesos politicos y culturales revelaron pronto
que esa "patria grande" era mas un horizonte
que una realidad concreta.

Bolivar veia en la integracién una necesidad
vital frente al poder colonial y las nuevas he-
gemonias emergentes. En su Carta de Jamaica
(1815) advirtié con claridad que el peligro de
América no eran solo los imperios europeos,
sino las divisiones internas: "La unidad de
nuestros pueblos no es simple quimera; pero si
no nos unimos, seremos presa de las potencias
extranjeras" (Bolivar, 1815).

José Marti, medio siglo después, intentd re-
novar aquel ideal desde una sensibilidad
cultural y politica distinta. En Nuestra Amé-
rica (1891), escribié: "No hay batalla entre la
civilizacién y la barbarie, sino entre la falsa
erudicién y la naturaleza" (Marti, 2005). Marti
nos invitaba a pensar desde nuestras propias
raices, desde las montanas, los pueblos y la
historia mestiza. Su llamado fue una critica
anticipada al eurocentrismo.

Es importante hacer una aclaracién aqui:
creo que parte de esta problematica de no en-
tender el Humanismo latinoamericano radi-
ca en que no volteamos a ver a esos lugares,
a esas zonas rurales, a esos pueblos ubicados
en la montafia, en las zonas més alejadas, a
esa sociedad vulnerable, porque es una socie-
dad vulnerada por todos estos conflictos, que
al final no han sido méas que una utopia en
el imaginario de toda una sociedad vy, sobre
todo, en Latinoamérica.

LA FILOSOFiA DE LA IDENTIDAD Y LA LIBERACION

Durante el siglo XX, la reflexiéon latinoame-
ricana dio un paso decisivo: ya no se trataba

54

solo de imaginar una unidad politica, sino de
pensar filoséficamente quiénes éramos. Mé-
xico jugd un papel clave en este giro.

Samuel Ramos, con EI perfil del hombre y la
cultura en México (1934), abrié una pregunta
fundacional: ;como se forma la subjetividad
del mexicano en una historia de inferiori-
zaciéon? Ramos diagnostic6 una "conciencia
fracturada" entre el deseo de europeizacién y
la herencia indigena (Ramos, 2002). Su tesis
del "complejo de inferioridad" fue polémica,
pero también pionera en pensar la psicologia
cultural como reflejo de una historia de do-
minacion.

Leopoldo Zea retomé esa inquietud y la llevé
al plano filoséfico y continental. En América
como conciencia (1953) propuso una filosofia
que partiera de la experiencia histérica del
continente: "Pensar América desde América"
(Zea, 2024). Zea comprendidé que la emanci-
pacidén debia ser no solo politica, sino episté-
mica. A través de él, México se convirtid en un
nodo articulador de debates sobre la identi-
dad y la libertad.

LA PRAXIS RADICAL DE LA REVOLUCION AL ZAPATISMO

El pensamiento latinoamericano no se ha
construido solamente en las aulas o en los li-
bros, sino en las luchas. En este sentido, Mé-
xico ha sido un referente central.

La Revolucién Mexicana de 1910 no fue tni-
camente un conflicto armado; fue una revo-
lucién del imaginario. Por primera vez, la
consigna de justicia social y reparto de la tie-
rra se convirtié en bandera continental. Emi-
liano Zapata sintetizo esa esperanza en una
frase que trascendi6 fronteras: "La tierra es de
quien la trabaja".

El impacto de la Revolucidn se extendié rapi-
damente: inspir6 a José Carlos Mariategui en
Perd, a Farabundo Marti en El Salvador y a
Augusto César Sandino en Nicaragua.

En palabras de Mariategui, "México abrié la
posibilidad de un socialismo indoamericano,
nacido de la tierra".



Es importante sefialar que México ha sido el
espacio de muchas voces en Latinoameérica,
de muchos movimientos que se lograron y
que finalmente tuvieron un impacto en mu-
chos paises de América Latina.

Décadas después, en 1994, la historia parecié
repetirse con un giro inesperado. El mismo
dia en que entro6 en vigor el Tratado de Libre
Comercio de América del Norte (TLCAN), se
levant6 en Chiapas el Ejército Zapatista de Li-
beracién Nacional (EZLN).

Fue un acto de profunda carga simbdlica:
mientras el Estado mexicano sellaba su in-
tegracién al Norte, los pueblos mayas del su-
reste se revelaban en nombre de la dignidad.
El subcomandante Marcos lo resumid asi:
"Mientras ellos globalizan el poder, nosotros
globalizamos la resistencia".

El zapatismo no buscéd tomar el poder, sino
crear una nueva politica: "un mundo donde
quepan muchos mundos". Su mensaje tras-
cendid las fronteras nacionales y se conectd
con movimientos indigenas, feministas y an-
tiglobalizacién en todo el planeta.

LA DECOLONIALIDAD Y LA VIOLENCIA

Para ir cerrando, comentaré esta parte muy
interesante que tiene que ver con finales del
siglo XX y el siglo XXI.

El siglo XXI ha desnudado las fracturas mas
profundas de la modernidad latinoamerica-
na. México, que durante décadas se vio como
"la excepcion estable" frente a las dictaduras
del sur, hoy comparte los mismos signos de
crisis: violencia estructural, desapariciones,
corrupcién e impunidad.

El caso Ayotzinapa (2014), con los 43 estu-
diantes desaparecidos, marc6 un punto de no
retorno. El pais entero se vio en el espejo del
dolor continental: como en Argentina, Chile
o Colombia, la violencia del Estado reveld
que la colonialidad sigue operando bajo nue-
vas formas.

55

MESA DE TRABAJO 1

En este contexto, el pensamiento decolonial
ha ofrecido herramientas para comprender
y resistir. Anibal Quijano nos recuerda que
"la colonialidad del poder persiste mas alla
del fin del colonialismo politico" (Quijano,
2000). Walter Mignolo propone la "desobe-
diencia epistémica" como un acto de libera-
cién del pensamiento, un volver a mirar des-
de las heridas coloniales.

En México, estas ideas se entrelazan con la
experiencia viva de los pueblos originarios,
los feminismos comunitarios y los movi-
mientos por la justicia.

Como afirma Rita Segato (2016), "la guerra
contra las mujeres es el laboratorio del nuevo
orden de la violencia global". Esta perspectiva
coloca el cuerpo, el territorio y la vida en el
centro del debate ético, extendiendo la filoso-
fia de la liberacion hacia una ética feminista
y decolonial.

La violencia contemporanea no es solo fisica,
es epistémica, simbdlica y ecoldgica. México,
atravesado por el extractivismo y la devasta-
cién ambiental, comparte con América Lati-
na una crisis civilizatoria. En este sentido, la
critica decolonial no se limita a denunciar,
sino a imaginar otros horizontes de vida.

El recorrido por las ideas y tensiones del
pensamiento latinoamericano revela que la
relaciéon entre México y el continente no ha
sido de continuidad armonica, sino de didlo-
go critico y contradiccion fecunda. México ha
representado, en distintos momentos, tanto el
espejo de las utopias continentales —con su
Revolucion, su filosofia de la liberacién y su
tradicion mestiza—, como el abismo donde
se evidencian las limitaciones de esos ideales
frente a la desigualdad, la violencia y la co-
lonialidad persistente. Desde Bolivar hasta
Dussel, desde Vasconcelos hasta el zapatismo,
el pensamiento mexicano ha ofrecido aportes
decisivos al imaginario latinoamericano, pero
también ha reproducido sus propias jerar-
quias y silencios.

En la actualidad, los giros decoloniales y las
luchas sociales —feministas, indigenas vy



ambientales— reconfiguran ese dialogo, des-
plazando el centro hacia las voces histérica-
mente excluidas. La tarea del pensamiento
latinoamericano, méas que buscar una unidad
abstracta, consiste en sostener la tensiéon en-
tre la diversidad y la emancipacion, entre la
memoria y el futuro. México, en su doble con-
dicion de espejo y abismo, sigue siendo un
espacio desde el cual pensar criticamente la
modernidad y reinventar, desde la diferencia,
los caminos posibles de una América Latina
plural y liberadora.

Por altimo, quiero decir: todo pensamiento
verdaderamente humano nace del reconoci-
miento del otro y se sostiene en la esperanza
de un mundo maés justo y solidario.

Muchas gracias.

Referencias

Bolivar, S. (1815) “Carta de Jamaica” Disponible
en: https./www.memoriapoliticademexico.
org/Textos/1lndependencia/1815-SB.CJ.html
(Consultado: el 26 de noviembre de 2025).

Marti, J. (2005) Nuestra América. Venezuela:
Biblioteca  Ayacucho. Disponible  en:
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.
ar/bitstream/CLACSO/15321/1/Nuestra_
America_Jose_Marti.pdf.

Quijano, A. (2000) “Colonialidad del poder,
eurocentrismo y Ameérica Latina" en E.
Lander (ed) La colonialidad del saber:
eurocentrismo y  ciencias  sociales
Perspectivas latinoamericanas. Ediciones,
pp. 201-246. Disponible en: https://biblioteca-
repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/
CLACS0O/14087/1/lander.pdf.

56

Ramos, S. (2002) El perfil del hombre
y la cultura en Meéxico. Mexico:
Coleccion Austral. Disponible en: https.//
zoonpolitikonmx.wordpress.com/wp-
content/uploads/2012/07/samuel-ramos-
el-perfil-del-hombre-y-la-cultura-en-mexico.
pdf.

Segato, RL. (2016) La guerra contra las
mujeres. Madrid: Traficantes de Suenos.
Disponible en: https:/traficantes.net/sites/
default/files/pdfs/map45_segato_web.pdf.

Zea, L. (2024) América como conciencia.
Mexico: Universidad Nacional Autonoma
de  Mexico. Disponible en: https./
ru.atheneadigital.filos.unam.mx/jspui/
bitstream/FFYL_UNAM/10954/1/
America%20como%20conciencia-.pdf.



