
Es
ta

 c
on

tr
ib

uc
ió

n 
se

 e
nc

ue
nt

ra
 p

ub
lic

ad
a 

ba
jo

 u
na

 
lic

en
ci

a 
C

re
at

iv
e 

C
om

m
on

s 
At

rib
uc

ió
n/

Re
co

no
ci

m
ie

nt
o-

N
oC

om
er

ci
al

-C
om

pa
rt

irI
gu

al
 4

.0
 In

te
rn

ac
io

na
l

53

MESA DE TRABAJO  1

Muchas gracias. Les agradezco a todos su asis-
tencia, también la invitación a estar en este 
congreso de Humanismo Mexicano; al Insti-
tuto de Estudios Legislativos del Congreso del 
Estado de México (INESLE), por supuesto, que 
organizó este evento.

Me voy a apegar más al texto. Este texto viene 
del ensayo con el que concursé y gané el ter-
cer lugar del Primer Concurso Universitario de 
Ensayo "El Humanismo Mexicano" Lo modifi-
qué porque iba a ser muy extenso para traerlo 
aquí y exponerlo, pero quiero iniciar diciendo 
que hablar del pensamiento latinoamericano 
es adentrarse en un territorio lleno de espejos 
y abismos, donde las ideas sobre identidad, 
emancipación y modernidad se reflejan y con-
frontan a lo largo de dos siglos de historia.

América Latina ha buscado definirse a sí mis-
ma frente a la herencia colonial y las nuevas 

1Doctorante en Historia y Etnohistoria por la Escuela Nacional de Antropología e Historia (ENAH); 
maestro en Historia y Etnohistoria por la misma institución, y maestro en Educación por UCIC. 
Es licenciado en Comunicación por la Universidad Privada del Estado de México (UPEM) y estu-
diante en la licenciatura en Psicología en la Universidad Digital del Estado de México (UDEMEX). 
Correo electrónico: antonllampallas@gmail.com

Entre espejos y abismos:
diálogos y tensiones del 
pensamiento latinoamericano 
y los intelectuales mexicanos

Eduardo Antonio Godínez Llampallas1

Ganador del tercer lugar del Primer Concurso 
Universitario de Ensayo “El Humanismo Mexicano”

formas de dependencia global, mientras Mé-
xico ha ocupado un lugar ambiguo dentro de 
este proceso: a veces faro intelectual del conti-
nente, otras, espacio de distancia y contradic-
ción. Desde los ideales bolivarianos de unidad 
hasta las corrientes de la filosofía de la libera-
ción y la crítica decolonial, las relaciones entre 
México y América Latina han oscilado entre la 
afinidad solidaria y el desencuentro histórico.

Esta ponencia propone leer esas relaciones 
como un campo de tensión dialéctica: Méxi-
co como un espejo de las utopías continenta-
les (la Revolución, el mestizaje, la liberación), 
pero también como abismo donde se expresan 
las fracturas de la modernidad. Analizar estos 
diálogos y conflictos permite reconocer que el 
pensamiento latinoamericano no es una voz 
unificada, sino una polifonía de experiencias y 
resistencias. En esa pluralidad se juega hoy la 
posibilidad de imaginar un horizonte común 

https://inesle.gob.mx/revistaview/34/espejos-abismos-pensamiento-latinoamericano

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://inesle.gob.mx/revistaview/34/espejos-abismos-pensamiento-latinoamericano


54

de justicia, memoria y emancipación para 
América Latina.

El mito roto de la unidad y el espejo del 
mestizaje

El mito de la unidad latinoamericana ha sido, 
desde el siglo XIX, una promesa tan necesaria 
como imposible. Simón Bolívar, José Martí y 
José Vasconcelos imaginaron un continente 
unido por la historia y el espíritu, pero los pro-
cesos políticos y culturales revelaron pronto 
que esa "patria grande" era más un horizonte 
que una realidad concreta.

Bolívar veía en la integración una necesidad 
vital frente al poder colonial y las nuevas he-
gemonías emergentes. En su Carta de Jamaica 
(1815) advirtió con claridad que el peligro de 
América no eran solo los imperios europeos, 
sino las divisiones internas: "La unidad de 
nuestros pueblos no es simple quimera; pero si 
no nos unimos, seremos presa de las potencias 
extranjeras" (Bolívar, 1815).

José Martí, medio siglo después, intentó re-
novar aquel ideal desde una sensibilidad 
cultural y política distinta. En Nuestra Amé-
rica (1891), escribió: "No hay batalla entre la 
civilización y la barbarie, sino entre la falsa 
erudición y la naturaleza" (Martí, 2005). Martí 
nos invitaba a pensar desde nuestras propias 
raíces, desde las montañas, los pueblos y la 
historia mestiza. Su llamado fue una crítica 
anticipada al eurocentrismo.

Es importante hacer una aclaración aquí: 
creo que parte de esta problemática de no en-
tender el Humanismo latinoamericano radi-
ca en que no volteamos a ver a esos lugares, 
a esas zonas rurales, a esos pueblos ubicados 
en la montaña, en las zonas más alejadas, a 
esa sociedad vulnerable, porque es una socie-
dad vulnerada por todos estos conflictos, que 
al final no han sido más que una utopía en 
el imaginario de toda una sociedad y, sobre 
todo, en Latinoamérica.

La filosofía de la identidad y la liberación

Durante el siglo XX, la reflexión latinoame-
ricana dio un paso decisivo: ya no se trataba 

solo de imaginar una unidad política, sino de 
pensar filosóficamente quiénes éramos. Mé-
xico jugó un papel clave en este giro.

Samuel Ramos, con El perfil del hombre y la 
cultura en México (1934), abrió una pregunta 
fundacional: ¿cómo se forma la subjetividad 
del mexicano en una historia de inferiori-
zación? Ramos diagnosticó una "conciencia 
fracturada" entre el deseo de europeización y 
la herencia indígena (Ramos, 2002). Su tesis 
del "complejo de inferioridad" fue polémica, 
pero también pionera en pensar la psicología 
cultural como reflejo de una historia de do-
minación.

Leopoldo Zea retomó esa inquietud y la llevó 
al plano filosófico y continental. En América 
como conciencia (1953) propuso una filosofía 
que partiera de la experiencia histórica del 
continente: "Pensar América desde América" 
(Zea, 2024). Zea comprendió que la emanci-
pación debía ser no solo política, sino episté-
mica. A través de él, México se convirtió en un 
nodo articulador de debates sobre la identi-
dad y la libertad. 

La praxis radical de la Revolución al zapatismo

El pensamiento latinoamericano no se ha 
construido solamente en las aulas o en los li-
bros, sino en las luchas. En este sentido, Mé-
xico ha sido un referente central.

La Revolución Mexicana de 1910 no fue úni-
camente un conflicto armado; fue una revo-
lución del imaginario. Por primera vez, la 
consigna de justicia social y reparto de la tie-
rra se convirtió en bandera continental. Emi-
liano Zapata sintetizó esa esperanza en una 
frase que trascendió fronteras: "La tierra es de 
quien la trabaja".

El impacto de la Revolución se extendió rápi-
damente: inspiró a José Carlos Mariátegui en 
Perú, a Farabundo Martí en El Salvador y a 
Augusto César Sandino en Nicaragua. 

En palabras de Mariátegui, "México abrió la 
posibilidad de un socialismo indoamericano, 
nacido de la tierra".



55

MESA DE TRABAJO  1

Es importante señalar que México ha sido el 
espacio de muchas voces en Latinoamérica, 
de muchos movimientos que se lograron y 
que finalmente tuvieron un impacto en mu-
chos países de América Latina.

Décadas después, en 1994, la historia pareció 
repetirse con un giro inesperado. El mismo 
día en que entró en vigor el Tratado de Libre 
Comercio de América del Norte (TLCAN), se 
levantó en Chiapas el Ejército Zapatista de Li-
beración Nacional (EZLN).

Fue un acto de profunda carga simbólica: 
mientras el Estado mexicano sellaba su in-
tegración al Norte, los pueblos mayas del su-
reste se revelaban en nombre de la dignidad. 
El subcomandante Marcos lo resumió así: 
"Mientras ellos globalizan el poder, nosotros 
globalizamos la resistencia".

El zapatismo no buscó tomar el poder, sino 
crear una nueva política: "un mundo donde 
quepan muchos mundos". Su mensaje tras-
cendió las fronteras nacionales y se conectó 
con movimientos indígenas, feministas y an-
tiglobalización en todo el planeta.

La decolonialidad y la violencia

Para ir cerrando, comentaré esta parte muy 
interesante que tiene que ver con finales del 
siglo XX y el siglo XXI. 

El siglo XXI ha desnudado las fracturas más 
profundas de la modernidad latinoamerica-
na. México, que durante décadas se vio como 
"la excepción estable" frente a las dictaduras 
del sur, hoy comparte los mismos signos de 
crisis: violencia estructural, desapariciones, 
corrupción e impunidad.

El caso Ayotzinapa (2014), con los 43 estu-
diantes desaparecidos, marcó un punto de no 
retorno. El país entero se vio en el espejo del 
dolor continental: como en Argentina, Chile 
o Colombia, la violencia del Estado reveló 
que la colonialidad sigue operando bajo nue-
vas formas.

En este contexto, el pensamiento decolonial 
ha ofrecido herramientas para comprender 
y resistir. Aníbal Quijano nos recuerda que 
"la colonialidad del poder persiste más allá 
del fin del colonialismo político" (Quijano, 
2000). Walter Mignolo propone la "desobe-
diencia epistémica" como un acto de libera-
ción del pensamiento, un volver a mirar des-
de las heridas coloniales.

En México, estas ideas se entrelazan con la 
experiencia viva de los pueblos originarios, 
los feminismos comunitarios y los movi-
mientos por la justicia.

Como afirma Rita Segato (2016), "la guerra 
contra las mujeres es el laboratorio del nuevo 
orden de la violencia global". Esta perspectiva 
coloca el cuerpo, el territorio y la vida en el 
centro del debate ético, extendiendo la filoso-
fía de la liberación hacia una ética feminista 
y decolonial.

La violencia contemporánea no es solo física, 
es epistémica, simbólica y ecológica. México, 
atravesado por el extractivismo y la devasta-
ción ambiental, comparte con América Lati-
na una crisis civilizatoria. En este sentido, la 
crítica decolonial no se limita a denunciar, 
sino a imaginar otros horizontes de vida.

El recorrido por las ideas y tensiones del 
pensamiento latinoamericano revela que la 
relación entre México y el continente no ha 
sido de continuidad armónica, sino de diálo-
go crítico y contradicción fecunda. México ha 
representado, en distintos momentos, tanto el 
espejo de las utopías continentales —con su 
Revolución, su filosofía de la liberación y su 
tradición mestiza—, como el abismo donde 
se evidencian las limitaciones de esos ideales 
frente a la desigualdad, la violencia y la co-
lonialidad persistente. Desde Bolívar hasta 
Dussel, desde Vasconcelos hasta el zapatismo, 
el pensamiento mexicano ha ofrecido aportes 
decisivos al imaginario latinoamericano, pero 
también ha reproducido sus propias jerar-
quías y silencios. 

En la actualidad, los giros decoloniales y las 
luchas sociales —feministas, indígenas y 



56

ambientales— reconfiguran ese diálogo, des-
plazando el centro hacia las voces histórica-
mente excluidas. La tarea del pensamiento 
latinoamericano, más que buscar una unidad 
abstracta, consiste en sostener la tensión en-
tre la diversidad y la emancipación, entre la 
memoria y el futuro. México, en su doble con-
dición de espejo y abismo, sigue siendo un 
espacio desde el cual pensar críticamente la 
modernidad y reinventar, desde la diferencia, 
los caminos posibles de una América Latina 
plural y liberadora.

Por último, quiero decir: todo pensamiento 
verdaderamente humano nace del reconoci-
miento del otro y se sostiene en la esperanza 
de un mundo más justo y solidario.

Muchas gracias.

Referencias

Bolívar, S. (1815) “Carta de Jamaica”. Disponible 
en: https://www.memoriapoliticademexico.
org/Textos/1Independencia/1815-SB.CJ.html 
(Consultado: el 26 de noviembre de 2025).

Martí, J. (2005) Nuestra América. Venezuela: 
Biblioteca Ayacucho. Disponible en: 
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.
ar/bitstream/CLACSO/15321/1/Nuestra_
America_Jose_Marti.pdf. 

Quijano, A. (2000) “Colonialidad del poder, 
eurocentrismo y América Latina”, en E. 
Lander (ed.) La colonialidad del saber: 
eurocentrismo y ciencias sociales 
Perspectivas latinoamericanas. Ediciones, 
pp. 201–246. Disponible en: https://biblioteca-
repos i to r io .c lacso.edu .a r/b i ts t ream/
CLACSO/14087/1/lander.pdf.

Ramos, S. (2002) El perfil del hombre 
y la cultura en México. México: 
Colección Austral. Disponible en: https://
zoonpol i t ikonmx.wordpress .com/wp-
content/uploads/2012/07/samuel-ramos-
el-perfil-del-hombre-y-la-cultura-en-mexico.
pdf.

Segato, R.L. (2016) La guerra contra las 
mujeres. Madrid: Traficantes de Sueños. 
Disponible en: https://traficantes.net/sites/
default/files/pdfs/map45_segato_web.pdf. 

Zea, L. (2024) América como conciencia. 
México: Universidad Nacional Autónoma 
de México. Disponible en: https://
ru.atheneadigital .f i los.unam.mx/jspui/
b i t s t r e a m / F F Y L _ U N A M / 1 0 9 5 4 / 1 /
America%20como%20conciencia-.pdf. 


